釜 淵 清

英

序 論

第 章 僧 肇 0 傳

間 行はれた老莊の思想を必要としてゐた。 に於て子史經書を博讀する機會を得、 僧肇は東晋時代、 曾て老子道德經を讀んで、 京兆 (陝西省西安) 然し乍ら未だ心奥より沈酔する事は出來なかつたも 遂に玄徴を愛好するやうになつた。 に生る。(1)家貧しくして館書を以て業として居たが、其 自然、 當時最も民間 のゝ如

投じ、 1= 殊に競譽の徒、彼の早達を猜まない者なく或は千里の路を勞苦とせず關內に來つて抗辯したが彼旣 偶々舊維摩經を見るに及んで歡喜賞揚して「始知所歸矣」(同上)と謂ふ。此より翻然、身を佛門に 莊の思想を以て一元的唯心論に突入し得ないことに慊焉たるものを感得したからであると思ふ。後 才思幽玄、 美則美矣。然期神冥累之方。 方等三歳等の諸經論に通曉して齡僅か冠年に及ぶ頃、名、三輔に振ふものがあつた。 又談說を巧みにした故に、機を受け、鏡を挫折して流滯する所寸毫もなかつた。亦京 猶未盡善也。 (大正藏經五〇、 三六五)と敷息の辭を漏してゐる。 時人、 是れ老

肇

論 0

Tif.

兆

E

兆 の宿 關 外 0 英彦も到底彼の深淵なる學識を説破することは出來なかつたものゝ如くである。

子であつただらう。(2)それより什に從つて長安に至り、 羅什が姑藏 (甘肅省凉州) に到る時、遠く行ひて隨從し、 趙遙園に勅命に由つて列し、 求法した。 恐らくば什の最初の弟 僧叡等と什

の飜譯事業を扶けて諸經論を詳定した。

る底の什に諮禀し、能く去就を過る事がなかつた。 肇 是非本末を辨別すること甚だ困難であつた。然し才悟明敏、 の出世した當時、 **聖賢世を去つて外しく教學兩界共に衰退錯別し、** 目を過ぐれば必ず一聞にして誦 甲論乙駁その停止する所な す

處 を作 人と謂ふも過稱 に能 か> つて江 < く時 て肇は該博なる思想を輯錄して肇論等數卷の論を著はし、 湖 人の爲め榛葬を拓くものがあるばかりでなく、 の評論を仰いだ。 ではあるまい。我明教大師 其の論を見るに攷證に、檢討に、其の犀 (契嵩)が 輔 其論議 教編註 に曰く、 の文藻は麗逸、 維摩詰經に註 利なる眼識と卓見とは到る 雄健 Ų 1= 叉諸經論 して萬世に の序

者、 凡撰 述論 此 例 是也。 議、 皆奇文華章、 3 灼然可 觀、 如西竺、 則馬鳴龍猛、 此方則慧遠僧聲、 其著述謂其有文章

٤ L て羅什門下の四聖、 彼の文 才を推賞する 或は八俊の一人に數ふ。 1= 馬 鴻龍樹 12 匹疇すると謂ふを以てもその片鱗を窺ふに足る。 便ち高僧傳(卷六)に、 時人彼を評

時人稱之日。通情則生融上首、 精難則觀肇第一。 (大正藏經五〇、三六八)と謂ひ肇論新疏には、

人に推右するを見るに、 良以駢肩八俊。 聯衡十哲。 弱冠の彼、 同氣相求 巨擘の間に伍して何等識見に於て遜色する所なか 同聲相應。 (大正藏經四五、二〇二)、又「肇論新游 刄」に八俊の

つたものと

思はれる。 のみならず他の三聖と共に出藍の評さへ存する。

側 を離れず、夙夜研修を専らにして、 如 斯、 千載の備才、 東晋安帝義熙十年、春秋三十一歳(4)を以て長安に示寂す。 師を憶ふ切なる情は其同輩の何人にも劣らず、遂に什の入寂 それ迄、 常に師

に際して關極の感を縷々と演べて誄詞をものするに至つた。(5)

(1)望月信亭博士著「佛教大年裘」(九八頁)に因れば東晋孝武帝太元九年出世とある。

(2)境野黄洋博士著「支那佛教史講話」上卷(二〇八頁)参照。

(3)輔敎編廣原敎婴義第十六篇に「祖途其法則有之有章也」(大正藏經五二、六五八)とあるを註して言へるものである。禪學大

(4)佛祖歴代涵載(續藏第一輯乙第五套第二册百八十三頁)に「肇卒三十有一當時惜早世云」とあり。高僧傳卷六 佛教史講話」上卷(二〇八頁)共に高僧傳と同説である。三十一歳説を採用する。 ○、三六六)には「東晋義熙十年卒長安。春秋三十有一矣」とあり、望月博士著「佛敎大年表」(一○四)、遠野博士著「支那 (大正藏經五

(5)(大正嬴經五二、二六四——二六五に所載)参照。

肇

論

0 研 32

 $\equiv$ 

## 第二章 壁論の成立改

ない。 第二編第五套第二册百八十二頁)に至つては極めて簡單な史料を提供してゐるのみで、何等見る可き史料は 卷 (大正蔵經四五、八〇)が存するも高僧惇と全然、同一の内容を記し、又「佛祖歴代通載」卷八(維蔵經 因つて高僧傳に從つて其の史料を研討し乍ら述べることにする。 の成立前後の事情を記録する確乎たる史料は梁高信傳のみであつて、他に「歴代三寳記」八

括して附されたのであらう。何故なれば壁と同時代の懸達に自つて壁論疏三卷並に序が著はされて ぬ。若し私をして淡白に其想像する所を言はしむれば、壁の沒後間もなく唯論なる名稱の四論を一 然し乍ら僧肇自身は決して肇論なる名に於て四論を總括して著したものでなく、後人がかゝる名附 ゐるからである。然し何人に由りて爲されたのか全然判明しない。 して一括したのである。然らば何時頃に何人に由つてかゝる名稱を附され、斯く成つたか更に判ら 扨て、肇論は「物不遷論」、「不真空論」、「般若無知論」、「涅槃無名論」、の四論を包含してゐる。

の真體を把捉して最初に著し、付に呈したが、付は之を讀んで、 四 論 の著述された順序を吟味するに、般若無知論は凝骨が「大品般若經」を翻譯した時、 其經典

吾解不謝子、辭當相把、(大正歲經五〇、三六五)

と稱歎した。時に廬山の隱土、劉道氏も之を見て讃稱し、因つて慧遠も「未常有也」(同上)と謂ひて

劉遺氏 所以、 賞讃 次い 玄旨を自家薬館中の 1 大正藤經五二、二二八)と言へるに安城侯姚嵩は辯難し廣弘明集 郭. 韶 夫道 最後に「涅槃無名論」を著して居るが、 修 何 中 )就 した。 所 論 木 短之相形耳、 云夫道者以無爲爲宗、 で「不異容論」、 以致 の論 盆 2 必當有 者以無爲爲宗、 中「方寸」、「一心」とか「至越無言、 無知と改 悟、 不破世 難 それより廬山 由 0 臣 不無之因、 書編 て調 不容明道之無爲爲當、 H 語故則 無到 昧 「物不選論」の二論を發表 ふ理 ものとして総様に 未悟 であって、 若其無爲、 雖玄將恐同彼斷定、常猶不可、 不破具 由を彼獨自 宗極、 因稱俱未其、 の求道者 若其無爲、 **共質疑** 唯願仁慈重加海諭(同上三二九 復何所 は等しく披葬院味し、 の論法を以て懇切 ス論云、 用のて居る如きは彼を俟つて始めて爲し得られる感がある。 せし 而是不二之道平、 復何所有邓、 以何為體、 有 之は一 言則乖行」とか、 要點 MS L 請法若察則 は般岩 てる 日姚興帝 者以妙為宗者、 、 て日 30 至理淵淡、 1. 况復斷耶、 0 一説き來 證 故論云無於無者必當 更に書輪の往復を重ねた。 無則 が密勅の裡に、 皆中論、 非有 漏 5 誠不容言、 非 若無與兩凡聖無泮、二苟無、 然則有無之肆、 雖在帝先而 無なる點 説き去り理 大智度論 然處在涉求之地、 であ 有於有、 非極、 般岩 路井然とし る。 乃是邊見所存、 殊に有名なのは 若以妙 經等 非 有無之相 有 0 樞 てゐる。 非 無有 不得不 無なる 要なる 泮道

Ŧi.

肇 論

0

FF

沈

譬猶

故

爲

妙

之に對して帝答へて曰く、

就 繕寫して諸子に頒布せられた。 5 はした肇は無論、 いて最 死、 無為、 之自空爲妙空、 卿所難問、 是れ帝が直截簡明に涅槃の體を闡明した要文である。之の文旨を中心として、衆經に例證を執 審さに問答法を借つて復演したのが「涅槃無名論」で、之を帝に献上したのである。 潜 初 一神玄漠與空合體、是名涅槃耳、旣曰涅槃、 未詳所以宗也、 E 引喻兼富理極深致、 乃什之亡後、 涅槃の玄道は充分に悉知して居た事は窺ひ得らるゝ。 無以成極耶、 何者夫衆生之所以流轉生死者、 追悼永往翹思彌厲、 然し爱に注意を要する事項あり。 又引論中二諦之間言、 實非膚淺所能具答、 乃著涅槃無名論」とあるも、 復何容有名於其間哉。 言所不及遂之無爲所寄耶、 ………卵叉問、 皆著故也、 便ち「涅槃無名論」 若欲止於心卽不復生、 斯くて帝は之に賛述を加 云云(同上二二九——二三〇) 明道之無爲爲宗同、 (2)肇の姚興帝に上 吾意以爲、 を著す動機に 該論を著 爲道止 旣不生 諸法

託 日 成 遇蒙答安城侯嵩問無爲宗極、 喻。 3 頗涉涅槃無名之義、 今輒作涅槃無名論、 有九演十析、 博採衆經

奏せし文が傳末に載せられてゐるのに、

とあり、 此 の章を終るに當つて一言附加し度い事は肇の學統に就いてである。六朝時代よりの老莊思想は 又涅槃無名論 の胃頭に當時の消息が記されてゐる。故に後者の史料を正當な史料と思ふ。

尚晋代にも 盛んに 行は n 隆も出家以前は老莊思想を心要として居たから、 寧ろ老莊の筆致を用ひ、 或 は轉載する 所少く 自然出 な 10 山家後も 老莊 の臭

ら遠 諸 系 味を脱却することが出來得ず、 非 諦 的 解釋を下 又 ね L 後は又無であると言ひ、 は 外的學統 ばならぬ。 を離 實在 種 因 なる點 ざかか 説轉部(Saṃkrīnti-Vādāḥ)の思想と、 るも つて格義系に非ず哉の疑念を挿ましむる恐れは充分認めらる ح 論が n す さんとする痕跡 0 0 論 のである。 てゐる。 如 から疑ひ得な 認められ U U 羅什が く傳 T て本住を先無と言ひた 第 一義 へられるけれども、 龍樹 若年に師事 て居 されど経什は 諦 は明白 龍樹 C'o の中論を青目が釋したるものに本位を推求すれば眼等に於て先無にして今 を認めんとする堅實なる積極論 3 かっ 然ば如何なる思想學統なりし 5 0 超越的 であ し且最も影響を受けたと言はれ 羅什 蘇摩 0 る須利耶 青目の時に莎車附近に於て行はれたる經量部 (Sautrāntikāl)) 質在 の實相が 7= の思想 龍樹 經 的 量部 傾向 E 蘇 論 摩の は經 傾 (Nāgārjun v) と地方的 の經驗 を經量部の經驗的虛 倒 思 量部 U 想 たるを悔 的 は C 0 かっ 龍樹 は 思 虛 無論 あ 想 それ の傳統 いて、 b か てゐる須利耶 10 ら由 得 的思 は先づ師 な から 無論的 0 に合糅されて純粹なるものか にあれども龍樹の思想を一 來 想は涅槃の到達に於て、 中 U 心思 眼 たものに 等 思想 蘇摩の思想が龍樹の直 の什及什 想は般若である事 0 諸 に引き付 法 して、 の師 は具 けられ 龍樹 匠 一質の有に 1= 主意 溯 0

昔學小乘 如 人不識金以餘石爲妙。(大正藏經五〇、

吾

肇

論

0

研

究

(E

變

世

T

5

は

著書及 論的 と嘆じて 3 するやうである。 0). 識 羅 見と 1 什は び 取 註 般若 相 扱 廣 俟 7 く義要を漁 序 つて、 たる青目 思 等 想を經量部 斯く 1= 明 純 5 終な 除 0 0 如き 1: 思想を総承 る般 中論、 看 0 思 取 主: 3 意論 若 想 n 思 0 十二門論、 淵 想 3 L 的 所 什 1= 1 0 瀧 で、 を 3 取 扱ひ 奥 fali 8 のに B と仰 百論等を受誦したる事は注意を要する。 何 窮 等 たる前梨跋摩 懷 8 L 10 て、 だ僧祭 疑 た す かっ 5 大 115 35 缯 は 羅 思 餘 度 0 論、 成質論 想 地 什 8 ٤ Ŀ は 1 -1-存 しな と龍樹 自ら 於 住 て全 里 逐坐論 異 10 0 3 (1) T 1 獨 20 立 論 0 る。 的 如 8 3 經量 要するに晩年 研 2 究 敎 n ٤ 部 權 は 明 je 0 唯 彼 敏 依 な 象 信

する 顯 彰 然 訓 れども漢 話 彼ならではと思 的 傾向 魏以 E 多少 荻 0 囚 學弊なる文字の は n U てゐる恨が存 める論 斷 存在 0 冴えが著 世 を思考 D でも 書 な 0 0 1, 前提となして、 か、 處 々に顕れ 般若 玄鑑 T ゐる。 文字との關 の妙法を 巧みに把握 係 1 於て思惟を構 して自 由 1 成

は特 卷が 尚 に他 肇論 著 は され の三論と切放 0 研 T 究に密接なる該論 以來、 して註疏が著はされてゐる。 明代に 至る迄凡そ十八部四十卷の多きを の註疏 を列撃 して置く。 便ち左 註 0) 疏 如 は肇沒後、 数へ 1 3 事 が出 間 6 なく 來 30 、慧達に 就中、 由 物不遷論 つて 疏

肇 論 疏

同上

.

隆

論

記

若干你

[17]

Ŀ

店

元

康.

Ξ

卷

晋

事

迹

卷

店 光

瑶

**肇論新** 肇論略 肇論 隆 **肇論略註 肇論略出要義** 肇論文句圖 肇 肇論私記 肇 肇 夾科肇論序 11 物 物 [ii] **計論新註** 不 不 論 論 論 遷 疏 遷論辯解 0 疏游 鈔 論 疏 註 科 上 Ŀ Ħ E 記 量 双 諮

六 Ξ [ii] 卷 卷 卷 卷 卷 卷 卷 卷 卷 恣 卷 卷 卷 卷 [ii] [11] 宋 [ii] lii 明 同 间 [11] [1] 真 鎭 道 德 靈 同 慧 東 亡 文 [1] 遵 曉 淨 山 式 月 源 界 清 與 上 證 矩 名上才 Ŀ 澄 衡

九)

(1)大正藏經四五、 二五五——二五七所載。

(2)藤田溪山氏宮「寰藏鯰に現はれたる僧塋の思想」(禪學研究第七號第六十七頁所載)に『什の亡後に及んで、其永往を追悼し て「涅槃無名論」を著した』とあるは杜撰なる史實である。

(3)大正藏經五〇、 三三〇所載。

#### 本 論

## 館 遊 壁論に現はれた思想的背景

## 第 節 僧肇出世時代の般若思想

る。 若經及其傍系の經典は羅什以前旣に、 要なものばかりである。故に羅什を以て一區劃として舊譯と新譯の名稱が設けられてゐる。併し般 支那本土に般若思想を最も宣揚し、 東晋時代に這入る前に少しく述べて見ようと思ふ。 其功蹟は實に東洋文化点上、到底閑却し難き偉蹟であり、又一方飜譯せる諸大乘經論 数種譯出されてゐるばかりでなく、講經する者さへあるを以 一大勢力を思想界に醸成さした源泉を作つ たの は 羅什であ は悉く重

佛教渡來の最初より飜譯せられ、爾來續々として斷へなかつた。 由るに、 支那には古くから老莊思想が行はれ、 人心を風靡してゐだから般若思想が最も理解し易い所から 開元釋經錄(大正藏經五〇、 四七七)に

て、

一)道行般者波羅密經

(二)道 + 卷 後淡 支婁迦

三)濡首菩薩無上清淨分衛經

四)大明度無 極 經 卷 魏

六)新道 Ŧ.

74

一織譯

[ii] 佛 朔

譯

嚴 佛 調

譯

卷

同

支

謙

譯

護譯

行 經

M

您

764 彩

峰

論 0 安日。

先舊

格

義於理

多遠、

先日。

且當分析逍遙、

69

#### 經典ではあるが、 羅什以前の飜譯は先づ斯如くであるが、 七)放光般若波羅 )光讃般若波羅 其講經に於ても平行して猛然として盛觀を呈した。 道港、 經 亦甚だ盛んなりと云は 支近、 密經 道恒、 竺法汰、 唐以前 ねばならぬ。 士 五 三十卷 1 1= 卷 卷 於て は 西晋 加 [II] ī 尚十數譯存 して單に大品小品 先づ講筵を張つたのは晋の支考 無 ii 法

羅

叉譯

Ŀ

する。

大般若

は

元 來、

浩

瀚

な

の般若經

の譯

出

12 JŁ.

6

龍

3

續 は 思想を多かれ 出來ない。 いて唐僧淵、 去りながら彼等の所能は各々獨創的であつて、決して一樣でなく、 少なかれ 例を學び げて格義の風 加味して般若的思想も論説 潮 の一端を示せば道安が僧先に閲見した時に、 道坦等々も先を写ふて講經に或は思想 した。 勿論 格義系に属し、 當時熾ん 般若 IE. 系と看做すこと に行はれた道家 の宣揚に 力を盡

何容是非先達安曰弘養理教宜令允極、 法皷競鳴

何先何 後。 (大正藏經五〇、 三五五)

此 0 問答を考察すれば自ら當時の格義の風潮が如何なるものであつたかが殆んど推知出來ることゝ

思ふ。 又羅什門下の僧叡法師の毘摩羅詰提經疏卷序に、

自慧風東扇法言流詠已來、

雖講肆格義迂而乘本、

六家偏而不卽性空之宗。(大正藏經五五、

五九)

中勢力のあつたのは格義、 と記されてゐる事に因つても羅什以前旣に格義及び諸學說(1)の行はれた事が判る。 心無說、 即色說、 本無説の如きで、今夫等を窺ふ可き文献としては次の 其等の内、就

如きものである。

秦 僧 肇 不真空論

宋

曇

曇濟の七宗論其物は缺本であるが、 濟 -6 論 唐の吉藏著中觀論疏卷二末に引用されてゐる。

叉趙宋の曉月

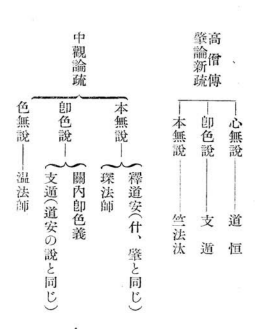
著肇論序疏も梁宝唱法論所收として引用して居る。 宋 慧 鏡 實相六宗論

相論 之も同様缺本であるが前記晓 に立 宋 脚 i て、 談 諸説を二諦 清 七宗論 月の肇論序 の義に約し て叙述したものである。 疏 に續法論所收として引用されてゐる。 是れは慧鏡が實

# (五)齊 周 顒 三宗論

之は唐代の吉藏著作にかゝる中觀論卷二末に引用されてゐるものである。原本は缺本。

併し最も行はれた學說(格義は除く)と、其人を圖示すれば大體次の如くである。 右掲示した諸文献を總合して見るに此の時代に格義及び六家乃至七家の學説があつたことが判る。



(E)

(一四)

發 論 疏 本 卽 色說 無說 竺法 支 遁

來 1= 斯 0 羅 如 什 き時に羅 0 思想は 什が印度の般若思想を傳 旣に述べ た 如き雑然としたる般若思想 來 し、 弘始三年に姚興帝 で あ 0 たが の招きに 晩年には僧 應じて逍遙園 叡 0 大 の譯場 H 經 序 1=

師 惠心夙 悟 越 持詣 天魔干 Mi 不能 廻、 淵識 難 丽 不能 屈 扇 龍 樹 之遺 風 振 惠響 於 此

世。(大正藏經五五、五三)

鳩

座

羅

11

法

とある 如 < 龍樹 0 IF. 統 12 轉換 し 1: 事が明白 に推察す る事 から 出 來 る。 のみならず 廬山 の慧遠と の法

理上の問題に對する問答を載せたる大乗大義章を見るに、

叉 大 智度論 龙五 事 所 謂 切 說 ä 道 滅 IJ (大正藏經 心行、 174 名爲諸 36. Ξ 法質相、 五. 諸法質相 假爲如

佛 際、 法 中 此 都 中 無微 非 有 塵之名、 非 無 简 但言色若 不 नि 得、 施若 何 說有 細、 無耶。 皆悉無常、 至不 說有 極微

極

細

者、

若以極

細爲微塵、

是相

法

不 मि 得、 而論 者於此多生過谷、 是故 不說。 (大正藏經四五、 一三七

等 推測するに、 0 如 亦眞空、 可なり般若思想に通達したる所があつたと思はれる。 無相等 N の般若經典の用 語を處 々に活用して自己の蘊蓄を啓示して居る所から 次の彼の般若系統の諸經論 を譯

出する所を見るに 次 0 如きものがある。  $\frac{2}{2}$ 

大 品 般 若 經 几 -1-卷 百 論 卷

小 品 般 若 經 + 卷 -1-·二門論

剛 般若 經 卷 維

金

大

、智度論

百卷

成

實

論

中

論

卷

摩 經

卷

 $\equiv$ 卷

二十 卷

右 0 如 き尨大なる經論の卷數を飜譯に他の 經論 よりも一層心血を注ぎ、 然も迅速 て彼は學究 に譯 出 せし 器 事、 でな

から

彼は殆

んど傳譯のみした。

Mi

U

0

確

實なることに於匹儔傘なる大飜譯家である。

殆 く寧ろ思想傳繙の んど見當らない。 媒介者と評するも敢 僅か に姚興帝 て過言ではあるまい。 從つて思想、 學說を論述 L たる著 へた大乘大 書は

然も之等は悉く應答的な對材 ーニニが存しい の求めに應じ 亦弟子僧肇の註 1= 由 て實相論(缺本)を著し、 つて 書か 維摩經三卷中の一 n 别 1= 組 織 部に彼 的教理 慧遠の質疑に答 を説い の施 岩經 U 7:

7:

註釋が

存

義

章三

卷。(大正藏經四五、

3

過ぎな

V.

1,

0 12

其故

自己の

自

思

想體

系

を充分顯

はして居な

10

**发に注意す可き問** 

題は

彼

0

般

飜

譯に就

1 T もので

はな

壁 論 0 研 究

身が

舊

譯

12

訛

略

多

しとて朝廷に上奏し(3)取り除んと企てた事と兩

であ

つて、

羅

什

0

飜

譯

L

7:

經

典は 唐

の玄奘法

師

の譯經

から

あ

つて以來、

分量

に於て劣り、

H.

つ玄奘自

(二五)

々相俟

つて舊譯は全く

無價値な

文學的にも特色を持つのみならず、 もの > 如 く諒解されてゐる。 實際は新譯(玄奘譯)以上に經 後世、 佛教の 各方面に向つて影響を與へてゐることは却つて玄 典の真意を發揮さして居り、 宗教的にも

**奘譯以上と云** ふも阿好の言ではないと思ふ。

逸な著述で真に兄たり難く弟 0 づ僧肇が肇論、 義疏を著し、 般若系統 の諸經論が飜譯され 寶藏 中論を講じ、 論等の醇 曇影が註 たり難きも 正なる般若思 ると共に、 中 論、 0) ば 想を發揮 羅什門下に蔚然と般若研究者が踵を接して輩出 僧導が かっ 3 で あ したも 成實義疏、 る。 叉、 のを嚆矢とし、 三論義 方羅 疏、 什と全く關 三部論 道 融 から を 係なくし 大 著 品 す等 維 て般岩研 摩 L A 悉 7:0 0 3 兩 秀 先 經

究に没頭し た人に道安(一三八五)があり、 其著述も亦少くな 10 4

放光般 若 折 疑略

放光般

岩

折

疑

准

卷

光

讃

折

中

解

卷

光讃

抄

解

放光般若

起

盡

角星

卷

道

行

經

集異註

卷

卷

念

序

道

一行指

歸

大 밂

般

岩折

疑

略

序

質

相

義

十二門經序

合放光讃略解序

大十二門序

十二門經註序

### 摩 訶鉢羅若波羅密經抄序

什に法性真際、 等である。 亦廬山の慧遠の如きも大智度論抄、二十卷、 破空等を質疑する所あるを綜合して推察すれば、 大智論疏序の著述あり。大乘大義章には羅 念佛の外に思想的關心として般若

的 思想に多大の興味を持ち、研究してゐたものと首肯せられる。

の如く東晋時代には般若の研究者が熾んに起り、

又著述を試みてゐて支那佛教史上比肩す可

已上

き時代はない。然も其人、 其著書の多くして實に櫻梅桃梨一時に爛發したる感あり。(5)

(1)佐藤純英蓍「黎明期に於ける支那佛敎哲學」(龍谷大學論叢第二八三號ハ六――一〇四)、伊藤義賢著「支那佛敎正史」上卷

(一四四——一五○)、境野博士。支那佛教史網」(九二——九五)參照。

(2)出三藏記集(大正藏總五〇、一)歷代三寶紀、(大正藏經四九、二二)、開元釋教錄(大正藏經五〇、

(3)寺沙門支奘上表記(大正藏經五二、八一八)参照。

(4)出三藏祀集(大正藏經五〇、 一)「高僧傳」卷五、(大正藏經五〇、 三五 一)所載

(も) 伊藤古鱸先生著「大般岩理越分の研究」の内の「般若思想の傳來」(一七 ―三〇)の項参照。

## 節 僧肇出世時代の道教

第

依の根本經の如く傳へらるゝも、 今日 道教を口にする者は黄帝に其端を發して老聃に據つて大成され、 決してそうではない。 元來道教の目的とするは魏書にも、 現行 の老子道徳經を以て所

路 論 0 研 光

(1七)

四七七)所載。

上 云 羽 化 飛 次 稱消 災滅禍。 (大正藏經五二、一〇五)

と謂 ひ、 論 1= 5

ŧ, しく、 な か 家 或 禁厭に據つて無病息災を得んと希望するもので、 つて増益せられた所である。 か 六 らして道教 厥 0 品 敎 0 朝 夫等は主として前述の如 ふ如 たか 有三、 時 此 なるも < 代 0 i 5 信仰は支那古代から旣に民間に行はれて居たものであり、 到 のは後漢 は固より何等の交渉のないものである。 老子の無爲とは道教が老子を以て共祖師となし る間、 者 此 老子 兩教 無為、 殆 佛教が傳來したとするも、 の三張以後漸く其 んど相 き魔術 二者神 神仙 並 び存 餌服とは丹を啜つて不老神仙となる術であつて羽化昇 的な術法が中心に成つて説かれ 仙 し風 餌 服、 の形態が備 馬 牛相關 三者符錄禁厭。 共經 前の消災滅禍と其意趣は異なつてゐない。 つたものゝ如くである。 せざるものであ 後世道家の經 卷の數は少く、 (大正藏經五二、 てから起つたことで、 うた。 たものである。 典が次第に造作せられんとして 符合禁厭は 共上民間 四二 兎も角も、 故に魏書釋老志にも道 0 信仰 V 是れ 殊に漢代より三 7 後世 も未だ盛 7 は後世 ~ 天と全く等

及 張 陵受於 鵠 切諸神咸所統攝、 鳴、 因傳 天宮章本千有 又稱却數、 三百 頗類佛經、 弟子相授 浜事 其延康龍、 大行、 漢、 齋洞 赤明、 跪 拜各成法、 開皇之屬、 道 有 皆其名也、 三之九

家

起

源

を説

1,

て言

30

0 所

調道

h

T

敎

0

如

<

に至

斯

0

點

及其初終、 稱天地俱壞、 其書多有禁秘、 非其徒也、 不得報觀、 至於化金銷玉行符勑水奇方妙術、

萬等千條、 上云羽化飛天、 次稱消災滅 嗣、 故好異者、 往往而尊事之。 (大正藏經五二 一〇五

か、 1= からざるもの 判ら 发に言 叉 化 な 金銷 ふ所 であるが、 王 又魏書には所謂佛書を竊み の天宮章とは果して張陵自ら著したのか、 等 0 秘法も悉くが 北周 0 一教論に 彼の傳 à 來つたと言 る所なるか否 ふ經 か、 典も張陵時代存したもの 或は張陵以前 此等のことは 既に多少存して居たもの 何れとも確として知る可 か將 又後世 0 か更 5

0

靈寶 (創自張 陵、 吳赤烏之年始。 (大正藏經五二、

とあり、 叉同 論や 北 周 甄鸞 の笑道 論 にも、

張 魯 祖父陵、 桓 帝 時造符書以惑衆。 (大正藏經五二,一五一)

成さし とも 〇四) あ Ď, めたも 1, 要するに ふが二 のと思 に張陵は 教論 は n 30 には共 自ら符書や道經を著 尚釋老志には後世 說 0 老子 と本と何等の 道 U 家の言 たり、 關 係さ 1 齋祀跪拜の 由 0 て道家 もない 法を定め、 事を說き、 0 原出於老子」 多少の宗教的形式を 當時 (大正藏經五二、 信仰狀態を

~

0

説明し て次 0 如 く言 ふてゐる。

為是 今道 遂 土 解 始 使 自 鬼 張 陵、 法 後為 乃是 鬼道、 大蛇所噏、 不關老子、 弟子妄述昇天。(大正藏經五二、 李膺蜀記曰、 張陵避 病瘧病於丘 一二四) 祉 之中、 得咒鬼之術書、

二九

論 0 研 究

縣

む餘地はない。前述の道安の二教論には明典異爲と題して佛教經論の多數なるを說き、 らるゝものがあつた様である。而して此傾向が六朝前後に到つて最も太甚して成つた事は疑念を挿 ことを推測するに足るのである。斯くて道教は晋代を通じて念々盛况を呈し、經典も漸次に製作せ 750 として拜し、 張 張陵 ないが、 陵 は 經三十六部、 後漢の は其道を以て子衡に傳へ、子衡は子魯に傳授した。張魯は自ら道經を作つたか否かは判然 **闘中侯に封じた事などから俗衆の間に扶殖した其勢力の侮る可からざるものがあつた** 兎も角政治上の權柄を握り、 順帝 時代の人であり、 共道を受くるもの米五斗を出したに因つて世之を米賊と稱 其の信仰を鼓吹したのであり、 又曹操が 張魯を鎮南將軍 次に

と謂ひ、 更に 甄鸞笑道論の序に

其道

廣則定廣、

無略

可收、

即是純純、

何利之有。(大正藏經五二、一四二)

輙 下士之見爲笑道論三卷合三十六條、 三卷笑其三洞之名、 三十六條者笑共經有三十六部。 (大正

藏經五二、一四四

在 ともあるか した共 ら南北朝頃迄には主要なる道家の經典は三十六部あつたものゝ如し。 抱子 四卷、 避覧篇 無論東晋の初めに

余見受金丹之經、 皆疏其名、今將爲子說之、後生好書者、 及三皇內文枕中三行記、 可以廣索也。 其餘人乃有不得一 觀此書之首題者矣、 他者雖不具

拓

3

本よ 1= T るもの と言ひ百數十部 Ŧi. 名を作 3 百 南 言ふまで 卷 って一 數 0 1 つたのである。 N 經典を存 もな 0 様でなく、 の書名を列 3 10 0 具 さに 1: 為洪 1 もの > 如 叉其 記 列記 自 して居る。 からも の内 すべ く装ひ世人を欺いたが、 容 か 真 1 つさに らずと言 至 岡と名くものあり、 つては 得 べからずと謂ふを以ても容易に推察さ は固より à. 併し此 知 3 等が總 質は道家は常に秘密の袖に隱れ n 記と稱するもの からざるも 1 て民間 0 に行 T あり、 あ は 30 # n 1= 1: 共 n 30 8 は 他 0 大符 經と稱 て巧み 道 でな 家 から

n HE. 頃、 約 んに政治 老莊 自 七百人に及んだ。爱に於て識者卽ち濟世の意を絕ち、 厭 漸く朝廷に在 褶褶 吾 世 曲 至 つて最も民衆と交渉關係 を拘 つた。 主義が流行した。從つて高蹈的な道を説 0 は 無 の紊亂せるを非議するや、 道家の上古 為恬淡 東し 時に て少しく つては宦官が跋扈し、 の道が次第に流布するに到つたのは一は之が爲めである。 尚 儒教には服虔郷玄賈逵の の狀態を淡白に說き、 形而 Ŀ の深き政治の緊馳問題を述べて見ようと思ふ。 の思想ある者 忽ち黨の禍を興すに至り、 外戚權を専らにして居た。 東晋時代迄の經典製作に就て筆を運んだのであ は到 如き博學の士が存するも訓 くに老じた老莊 底形 楼 韜晦 のみ の規範 L 活活流 禍に罹るもの多くは儒教 て高く人外に歩み、 當時の氣節の士は等しく立つて に齷齪することを欲 に儒教が 話 の學 斯 王座 東漢 12 様な政治の缺陷に 走 を譲 塵世 5 の末葉に到 るの と隔離 しな 形 の徒で其 端 龙 3 13 絡 か 囚 0 を 3 3

7:0 論語 に其性行 竹林七賢、 に至つては 由 .つて厭世の風潮と思想上の變遷から來つた自然的風潮と相俟つて後漢の晩年以後、 の註 で東晋時代に至り孫綽が 魏晋時代の大なる特色を醸すに至つた。 事蹟の類似するのみならず、當時の佛敎が老莊的傾向が多分にあつた事を暗示するもので 王衍、 王弼 社會の變遷に伴ひ人心益 の周易 王澄、 の註は皆老莊 樂廣、 「道賢論」(2)を製して天竺の七道を以て竹林の七賢に比したのは單 阮修等の徒、 一々動搖 の虚無を旨として解釋を下してゐる。 して、 相率ひて世外の談をなし、 彼の清談の祖とすべき何晏、 破壞 の思想と瓢逸の風習とは天下の主流 其名 王殉等 斯くて三國 一時に高きも の如きは、 時 清談者が輩出 代より西晋 のがあ を成 何晏の

(一)西晋の竺法護を以て山巨源に比して云ふ、

はなからうか。

道賢論を見るに孫綽は

護 法德居物宗、 臣源位登論道、 二公風德高遠、足爲流輩矣。(大正藏經五〇 三二六―ニニセ)

二)西晋の帛法祖を以て嵇康に比して云ふ、

帛祖亹起於管蕃、 中散禍作於鐘會、二賢並以俊邁之氣、棲心事外、 輕世招患、 殆不異。 (大正

藏經五〇、三二七)

三)東晋の干法蘭を以て阮嗣宗に比して云ふ、

蘭公遺身高尚妙迹、

殆至人之流、

阮步兵傲獨不群、

亦蘭之濤也。(大正藏經五〇、三五〇)

RN

(四)東晋の支道林を以て向子斯に比して云ふ、

支遁向秀向老莊、二子異時風好玄同矣。(大正藏經五〇、三四九)

(五)東晋の竺法深を以て劉伯倫に比して云ふ、

深公道素淵重、 有遠大之量、 劉伶肆意放蕩、 以宇宙爲小、 雖高棲之業、 劉所不及、而曠大之

體同矣。(大正藏經五〇——三四八)

(六)東晋の干道邃を以て阮咸に比して云ふ、

雖迹有窪隆、高風一也。 是れ或人が、咸有累騎之譏、 邃有清冷譽、 何得爲匹。と云ふに

對するものである。(大正藏經五〇、三五〇)

(七)東晋の竺法乘を以て王濬沖に比して云ふ、

法乘安豊、少有機悟之鑒、 雖道俗殊操、阡陌可以相准。(大正藏經五〇、三四七)

んど老莊を學んだものゝ如くである。更に高僧傳に由つて二、三、老莊に交渉するものを擧げて見 此等道賢論に顯れた佛教者以外に其亞流一々枚舉するに遑がない程で、當時の有識階級の人々は殆

よう。

(一)法雅——亦辯格義以訓門徒。(大正藏經五〇、三四七)

(二)慧遠 —年十三隨令孤氏遊學許洛、故少爲諸生、博綜六經尤善老莊。(大E藏經五O、三五七)

論の研

究

三四

三)僧 肇 家貧 以 佛書 爲、 遂因 善 寫、 乃歷觀經、 史備 盡墳籍、 愛好玄微 毎以老莊 爲 心

(大正藏經五〇、三六五)

とあり、 老二教 因 以至於無爲、 安般 故開 寄 0) 物、 息以 關陸、 又僧肇 無事 成 は 守、 級別 極 (= mi めて自由に精通し は老子の 不適故能成務、 者忘之又忘之以至於無欲也、 四禪寓骸以成定也、 註四卷あり、 成務者即萬有而自彼、 た筈である。 寄息故 羅什には老子の註二卷を著し 有六階之差、 (3)道安の安般註序 無為故無形 開物者使天下氣忘我也、 mi 寓骸故有 不 固 を見 四級之別、 てゐる程であるから、 無欲故無事 るに次 階差者損力 Thi 0 彼我雙廢者、 不 如き文句 適 之又損之 無形 あ 無論 50 而 守 不 佛

于唯守也。(大正藏經五五、四三)

ば、 厨 隆 是 20 は積 盛となると共に、 ることは n 笑道 彼 極 0 老莊 論 的 15 (= 明 道 瞭 0 家 用 或は消極 に看收され 語 0 教理、 法 re 轉用 華經改作 的 30 形 し、 になされ 式 斯く佛 等 を載 E. 1 つ無欲、 劣 せてあ 1-教者 0 つた爲め B る。 自然 E 無為を説 老莊 佛 の勢 敎 思想に關 0 に對 4. 然ら て泊然無著 抗 せん L 心が持たれ、 むる所であ として盆 0 境涯 る。 を徜 々經 方道 发に一 典を製 何するも 教に 例 L 於 を學 た。 ても のに 隨 げて見 雁 類 似して つて 行 L n 暗 T

本 此 非法 乃改 華、 法 華 佛 乃是羅什妄與僧肇、 智、 爲 道 智 耳 自餘 改我道經爲法華 並 同 諸 文非 也也 昔有 (大正藏經五二、一五〇) 道 士: 顧歡答、 靈寶 妙 經天文大字出 於自然、

(三五)

15 分に うか るも 沂 1= 15 とあ ग 步 1= n 題 T て造 あ 3 目、 か 於 進 維 U 口 6 らざ め 出 彼 1-T ると思 壓 0 吻 早 効果、 る關 を 斯 て之を 來 かっ n 經 0 流 3 僧 牽 30 8 經 ることは < 所 3 は 題 から 肇 將 係  $\widehat{5}$ 用してゐるも 强 考 當 T 飜 3 材 から 等 から 附 又 其 >0 察す とし それ 佛 あ 譯 代 あ 應之を觀察する 0 會 る。 餘 0 中 教 5 せ 0 3 3 背 思 (= 讀 りに 7-0 よ 0 此 0 南 時、 想家 由 影響 佛 L 景とせ せ 12 n 北朝 維 併 7: 清 つて出 のも少く 語 ば容易に 至 を剽竊 に愛誦 維 談 維 座 あつて然るもの行 U つて る物 15 經 座 座 爱に注意す 0 斯 時 家 1= 經 風 經 は され、 首 0 から 8 0 類し な 齏. 0 し且つ註 U 之に たことは 如 有 傳 或 數 40 肯 3 く熾 i す は 滑 譯 1= て居 可き間 から 感 强 3 清 至 右 得 稽 化を 釋を らる んに 7 瓜 0 却 談 0 0 5 T つて清 なる T は 樣 顯 想 觀 題 愛誦された該經 聲 傾 は 如 せ n 1 著 から > 0 Ū 援 風 無 亦 ナニ から 佛 な ある。 m 何 限 吳 あ 事 共 1 かっ 道 談 8 から 潮 30 事 實で と謂 0 0 與 佛 から 興 他 な 兩 教を 3 ^ は能 問 支謙に由つてそれ 道 叉 ~ 維 敎 凡そ清 U 濟 T 摩經 題 E あ 2 經 没交 於て 眞 種 程 かっ < である。 3 中 害 が三 は南 かい 其 0 0 盛 1= 經、 0 狀況 邊 清 涉 或 思 行 談 佛 北 の消 佛 靈寶 國 談 12 想 無 は 敎 0 たら 爲な 兩 勃 的、 源 1= 朝 之を檢討するに 敎 教 質 息を物 據 1 晋 興 泉 理 重 經、 所 から るも 脫 時 L なりとせらる 屬する石窟、 (; L つて之を推 屬 0 代 京 譯 俗 П 化 たとす 0 1= 語 出 0 僞 胡 3 或 的 吻 道 於 15 3 は を洩 經(4 趣 るもの 經 T 3 n 家 至 好 形 から 愛讀 旅祭する 清 て以 包 定 共 5 0 0 )も佛 では 金 7-創 म 創 L 談 10 反 され 吳 對 事 造 石 來 說 極 1: きも 0 事 等(6 典に例 な 愛誦 形 1= 12 0 8 12 經 な 爭 時 7: 力多 かっ 式 かっ T 道 文 充 代 5 3 接 \$ 2 0 > 經

三六

理 由 は 無 3 從 べつて 其 0 影響を及 3 な 1, 理 由 0 根 據 は 秋毫も 成立し な 1. と思ふ。

箚記(卷)八 E Ŀ 0 如 く後漢 の一節を引用して如何に六朝前後に清談の風習が勢力を有したかを明かにして置かうと は頃より 兩晋時 代に 亘つて老莊 思想が一般に 盛んに行 は n 1: ので ある。 尚二十二史

思ふ。

謂悖 其後 也、 道、 毎 以 清談 風 糾 荷 俗 禮 邪 得 是 永嘉之弊 王行 起 傷 一時 學 於魏 爲 正 貴 者 敎 樂廣慕之、 阮 世 以 丽 籍亦素有 正始中何晏王弼祖 由之、 老莊 反謂 鄙居 中 朝 之俗 爲宗 丐 傾 熊遠 俱宅 **感**覆實由 高名、 吏、 當官者以望空爲高 而黜六經、 陳 心 頹 裴頠 事外、 口談浮虛 於 各有 此 述老莊。 叉著崇有論 疏、 談者 名重 范 第 不遵禮 論莫不大聲疾 以虚 於時、 謂天 亦謂王 而笑勤 遊蕩爲辨 以 法、 地 E 天下言風流 萬物皆以無 之、 **阿何晏二人之深罪於** 格、 籍嘗作大人先生 而 八呼欲挽 江惇 其時 賤名、 亦 未 者 爲本、 著通 常無 回 檢行 以王樂爲稱首、 頹 身者以 傳、 俗 道 斥其非者、 無也者開物 ) 崇檢 桀紂、 而習 謂 論以 放濁 世之禮法 尚 已成、 應詹 矯之、 如 爲通 後進莫不競爲浮 成 劉 務、 謂之康 頭 一君子 而 江河 下壺 狹 屢言治道 節 如 無往 E 以 蝨之 斥 信、 來 Ė 而 賤 誕遂成 不存者 澄 仕 處 卒能 傳咸 經 謝 進 褌、 尚 鯤

三國 から六朝に於ける老莊學の盛んなることは、 實に斯の 如 く驚く 可きであった。

戀

也

肇論の 研究

- (1)武内義雄博士著「老子の研究」「老子原始」に詳説してゐるから参照せよ。
- (2)「道賢論」は現存せぬが、梁高僧傳中に七賢の各傳の末尾に記載す。
- (3)竹内武雄博士著「老子の研究」(四四七――四四八)及び

福島俊新先生著「老莊と禪」(禪學研究第二號四三――四四)を参照せよ。

(5)矢吹博士著「道家の僞繆に就いて」の三、「道經文中の敬佛語錄」四、「道家の僞作と佛語剽鷄」(宗教界第十四號) (4)桑原隲藏博士著「支那史説苑」(一八九──二○四)所載。笑道論(廣弘明集所載) の老子作佛考條下。勅瞿曇遺使者條下を 参照せよ。

(6)大屋德城先生著『日本佛教史の研究』卷一、(五――一七)及び

同博士蓍「支那佛敎と現存僞經」の四、「道家の口吻」(宗敎研究――現代佛敎の研究) (二九五――二九七)参照。

常盤博士著「支那佛跡蹈杳、古賢の跡へ」 (一五八――一五九)を参照。